Biografie Sangje Njenpéw

Copyright © Benchen Phuntsok Dargjeling Monastery

Opracowanie wersji polskiej: Zespot Thumaczy Bencien Arja Tara

Copyright © for the Polish edition by Zwiazek Buddyjski Bencien Karma Kamtsang



Od tego zywota az do osiggniecia przeze mnie pefnego Przebudzenia
Jjestes moim Schronieniem i Zrédiem, spetniajgcym kazde zZyczenie.
Duchowy mistrzu wszechswiata imieniem Taszi Paldzior,

Mahasiddho Njenpo, Tobie z g¢bi serca skfadam pokZon.

Pisze te wersy, modlac si¢ zarliwie, by w sercach wszystkich, ktorzy zetkna si¢ z ta drogocenng

biografiag Mahasiddhy, wezbrato bezgraniczne, niewzruszone oddanie.

Tenga Tulku

[Mahasiddha, tybet. drubcien — okreslenie uzywane wobec mistrzéw, ktorzy dzigki swemu

urzeczywistnieniu potrafig ukazywac cuda — przyp. red.]



Pierwszy Sangje Njenpa Mahasiddha Taszi Paldzior

O

\.

Pokton Ci, Guru!

Dzigki wielkiej wytrwatosci i wyrzeczeniom
osiggngtes stan Wadzradhary w jednym zZywocie.
Tobie, Mahasiddho Sangje Njenpo,

Panu Siddhow, ucielesniajgcemu cztery Kaje,

z wielkim oddaniem skiadam pokton.

Dharma Buddy rozkwitata w kazdym zakatku Krainy Sniegow. Wiele linii przekazywato istote
doktryny buddyjskiej, jednak tylko w Linii Praktyki [okreslenie czesto stosowane
w odniesieniu do Linii Kagju — przyp. red.], w petni przebudzeni Buddowie przybierali ludzka

posta¢, by udziela¢ nauk 1 wzmacnia¢ Linig.

Byt wsérod nich Mahasiddha, Taszi Paldzior, pierwszy w rézancu inkarnacji Sangje Njenpow —
syn serca VII Karmapy i rdzenny guru VIII Karmapy, Mikjo Dordze — styngcy z bezmiernego
oddania, bodhicitty i prostoty. Nie znamy jego biografii wewnetrznej 1 tajemnej; ponizsza,

zewnetrzng, spisali wielcy uczeni jego epoki.



Pierwszy Sangje Njenpa Rinpocze, Taszi Paldzior, byt synem bogatej rodziny z wioski Denma
w Do Khamie. Urodzit si¢ w roku drewnianego wotu. Ojciec Sangje Njenpy piastowal wysokie
stanowisko; matka, Dakini, na wtasne oczy widziata kraing Ugjen. Chtopiec zaczat mowié

w chwili narodzin; po roku pamigtal wszystko, rowniez poprzednie zywoty.

Przepetiony gotowos$cig wyrzeczenia oraz strachem przed narodzinami i1 $§miercig, w pigtym
roku zycia sam $cigt sobie wtosy i zostal mnichem. Kiedy po raz pierwszy ustyszat imi¢
Karmapy, z jego oczu poplynely tzy, a wlosy na ciele podniosty si¢ pod wplywem ogromnego
oddania. Przestal jes¢ 1 pi¢ za dnia oraz spa¢ w nocy. Ciaggle mys$lat o Karmapie; wychudt

1 zaczat zapadac na zdrowiu.

Kiedy ukonczyt sze$¢ lat, zrozpaczeni rodzice wystali go do VII Karmapy. Od chwili spotkania
byli niczym ojciec i syn. Karmapa nadatl mu imi¢ Taszi Paldzior i poprosit swych rdzennych
guru: Bena Karpe (Dziampal Zangpo) i Paldziora Dyndrupa (pierwszy Gjatsab Rinpocze), by

udzielili chtopcu swigcen.

Od dziewiatego do szesnastego roku zycia Sangje Njenpa pobierat nauki od Sangje Pala,
jednego z uczniow VII Karmapy, oraz od Bena Karpy, Paldziora Dyndrupa i samego Karmapy,
zglebiajac wiele sutr i tantr. Zdobywszy pelne wyksztalcenie, w wieku lat siedemnastu
Slubowalt, ze pozostanie w $cistym odosobnieniu, dopdki, polegajac na prawdziwym mistrzu,

nie osiggnie Przebudzenia w jednym zywocie.

Kolejnych siedem lat spedzit z Karmapg, otrzymujac wszystkie najwazniejsze abhiszeki,
drogocenne nauki i ustne pouczenia Linii. Nie tylko pobieral nauki, ale 1 z wielkg wytrwalo$cia
praktykowat procesy stwarzania (kje rim) oraz medytacje tsa, lung i tigle (kanatow, wiatrow
1 kropli). Ponadto, doskonale skupiony, rozwijal postawg¢ wyrzeczenia, oddanie dla Lamy

1 bodhicitte. Schudt jeszcze bardziej, a jego ciato nabrato niebieskawego koloru.

Pozostajac z Karmapa, niemal caly czas medytowal, nie rozmawiajac z nikim poza
nauczycielem. Po otrzymaniu nauk i okresie praktykowania ich u boku Karmapy, postanowit

medytowac dniem 1 nocg w odludnym miejscu, nie dbajac o strawe, odzienie 1 przyjaciot.

W wieku lat dwudziestu trzech poprosit wigc Karmapg o zgod¢ na udanie si¢ do pustelni, ten
za$ z radoscig polecit mu pozostawa¢ w S$cistym odosobnieniu. Kazal mu medytowaé
w niebezpiecznych miejscach 1 odludnych gorach najpierw we wschodnim, a potem

w Srodkowym Tybecie, gdzie Karmapa miat p6zniej udziela¢ nauk.



Przez trzy lata Taszi Paldzior pozostawat w $cistym odosobnieniu w Kampo Nenang, a potem
przeniost sie do jaskini Bom, gdzie spedzit dwa lata. Nastepnie ruszyt do srodkowego Tybetu;

dwa lata praktykowal w $cistym odosobnieniu w Tsurphu i rok w Tang Lha.

Przez osiem lat nie rozpalit ognia i nic nie jadl, odzywiajac si¢ wylacznie samadhi i rasajang
[samadhi to jednoupunktowiona medytacja, wolna od rozproszenia; rasajana — zdolnos¢
odzywiania si¢ subtelng energig czterech zywiotow — przyp. red.] oraz stosujac praktyke lungu.
[Lungi, waju w sanskycie, to wiatry subtelnych energii poruszajacych si¢ w ciele — przyp. red.]
Juz jako dziecko, kiedy przebywatl z Karmapg, otrzymywat nauki i kontemplowat je, juz wtedy

oddawat innym wszystko, co miat, sam prowadzac zycie pelne prostoty i pokory.

Spotkawszy si¢ z Karmapa w $srodkowym Tybecie, Taszi Paldzior poprosit o zgode na
kontynuowanie praktyki w $cistym odosobnieniu. Tym razem Karmapa wystal z nim
towarzysza. Przez pig¢ lat przebywal Sangje Njenpa w okolicach jeziora Nangtso, zywigac si¢
tylko samadhi i rasajang. Potem zné6w wedrowat: do Myndam Tsang, Droto Lung, Sang Puk

I Sziambu Kangri, spgdzajac po roku w kazdym z tych miejsc.

Nigdy nie gotowal, zyjac wylacznie rasajang. Koncentrowal si¢ na wyrzeczeniu, oddaniu
i bodhicitcie; jego glowng praktyka byly: proces stwarzania (kje rim), tsa, lung, tigle oraz
mahamudra. W owym czasie rozwingt tez niebywate oddanie dla rdzennego Lamy oraz wielka

mitos$¢ 1 wspotczucie wobec istot.

Wedrujac od gory do gory, spotykat czasem uczonych i1 siddhow, od ktorych otrzymat wiele
rzadkich drogocennych nauk. W tym czasie przyjat takze pelne $lubowania bhikszu.
Niezaleznie od niezréwnanych do$wiadczen duchowych 1 urzeczywistnienia, zawsze

postepowat zgodnie z kodeksem Winaji. [Winaja to nazwa zbioru wszystkich regul mnisich
— przyp. red.]

W wieku lat czterdziestu postanowit uda¢ si¢ do zachodniej krainy Uddijany, siedziby Guru
Rinpoczego 1 Wadzrajogini. Kiedy zapytal Karmape, czy powinien z nim zosta¢ czy raczej
podaza¢ do Uddijany, ten odparl: ,Musisz sam zdecydowaé. Zgadzam si¢ na to, co

wybierzesz”.

Taszi Paldzior pomyslat wtedy, ze zaden Budda — nawet Guru Rinpocze czy Wadzrajogini
— nie sg wigksi od wilasnego rdzennego Lamy, ktéry uosabia Buddow wszystkich czaséw

1 kierunkoéw. Z bezgranicznym oddaniem i wiarg postanowit zosta¢ z Karmapa.



Kiedy mu o tym powiedziat, ustyszat: ,,Dobrze, Zze ze mng zostajesz, ale pamig¢taj, ze nawet we
$nie, pozostajac w §wietlistosci, powiniene$ modli¢ si¢ do mnie, skupiony tylko na tym jednym.

Nigdy, przenigdy o mnie nie zapominaj, nawet we $nie”.

W ten sposob Sangje Njenpa dzigki swemu oddaniu nigdy nie byt oddzielony od rdzennego
Lamy. W istocie uosabiat oddanie dla guru tak doskonale, ze jego przyktad byt zywa nauka
dla innych.

Nocami pozostawat w stanie doskonatej swietlistosci i modlit si¢ do Karmapy. Pewnego razu,
pograzony w owym stanie, zobaczyl biatg posta¢, ktora poprosita, by raz jeden powrocit
w rodzinne strony zobaczy¢ si¢ z matka i udzieli¢ jej specjalnych ustnych pouczen. Gdy tylko
wylonit si¢ ze stanu §wietlistosci, owtadneto nim tak silne pragnienie spotkania matki, jakiego
nigdy wczesniej nie doswiadczyt. Powodowany owa tgsknota, poprosit Karmape o pozwolenie

na odwiedzenie domu. Ten zgodzit si¢ z radoscia.

Taszi Paldzior pozegnal wiec Lamg¢ i ruszyl w droge. Kiedy dotart do géry Basu, jego umyst
wszechwiedzacej madrosci powiedzial mu, ze matka wiasnie umarta. Zobaczyt ja, wedrujaca
w postaci Dakini madrosci do niebianskich krain. Ujrzawszy go, rzekta: ,,Wielki Siddho, udziel
mi, prosze¢, abhiszeki Czakrasamwary, bym mogla osiggna¢ absolutny stan Przebudzenia”.
W pozapojeciowym samadhi udzielit matce petnej abhiszeki Czakrasamwary i zaspiewatl wiele
wadzra-piesni.

Dla dobra czujacych istot, idgc za przykltadem rdzennych laméw Kagju, Sangje Njenpa
postanowit poniecha¢ wedrowki do domu 1 medytowa¢ w odosobnieniu. Wybrat jaskini¢
Dzogoto i otaczajace ja strome gory. Pomyslawszy, ze ludzkie ciato jest cenne tylko wtedy, gdy
wykorzystuje si¢ je do praktykowania Dharmy, slubowal: ,Bede medytowaé z taka
wytrwalo$cig, ze z mego ciala zostanie tylko skora i kosci”. Praktykujac w ten sposob

w roznych gorach, zawedrowat w koncu na niezwykle wysoki szczyt Kjodu.

W tym czasie jego krewni wdali si¢ w spér z sasiednim klanem Ado. Doszto do walki, ktéra
kosztowata zycie bardzo mlodego i1 niezwykle inteligentnego brata Taszi Paldziora. Ado,
postyszawszy, ze jogin Taszi Paldzior wraca do domu, wystali ptatnych mordercow, ktorzy
mieli go zabi¢.

Gdy owi ludzie odszukali wreszcie Sangje Njenpe, stalo si¢ jednak inaczej. Pograzony
w medytacji jogin siedzial na wielkim glazie. Jego wycienczone ciato okrywat strzgp bawelny.
Jedyna dostepng strawa byly tu grzyby 1 pokrzywy. Moc jego bodhicitty ujarzmita gniew

niedosztych zabdjcow, ktorzy rzucili bron i poktonili mu si¢ ze tzami w oczach, proszac



o btogostawienstwo. Oddali mu wszystko, co mieli, 1 wréciwszy w rodzinne strony opowiadali

0 tym wszem i wobec.

Zatem Ado i rodzina Taszi Paldziora, ktory nie dzielit ludzi na przyjaciét i wrogoéw, postanowili
prosi¢ syna serca VII Karmapy o rozsadzenie sporu. Ale kiedy stawili si¢ przed nim wystannicy,
jogin nawet na nich nie spojrzat, lecz wspigwszy si¢ na odludny szczyt Traping, medytowat

i rozwijal bezgraniczng bodhicitte wobec wszystkich czujacych istot.

Moc czystego oddania i doskonala praktyka przeobrazity jego nieczyste lungi w lungi madrosci.
Ciato z krwi 1 koSci zostato oczyszczone, stajac si¢ cialem mahamudry. Taszi Paldzior osiggnat
teczowe ciato, a wraz z nim moc doskonalego jasnowidzenia i dokonywania wielu cudow.

Innymi stowy, w jednym zyciu dotarl do najwyzszego stanu ,,nie-medytacji”.

Pewnego dnia Karmapa przystat mu list, w ktorym pisat: ,,Osiggnawszy ostateczny stan poza
medytacjg 1 wszystko, co mozna zdoby¢ dla siebie, musisz teraz wréci¢ do domu, zbudowaé
klasztor i monastyczng spoteczno$é. Wysle ci caly majatek, jaki mam w srodkowym Tybecie,

aby pomodc wznie$¢ klasztor i wesprzeé sanghe”.

Sangje Njenpa nadal modlit si¢ do Lamy o zgodg¢ na pozostanie w odosobnieniu, ale Karmapa

raz po raz powtarzal, ze ma zbudowa¢ klasztor i zacza¢ przynosic¢ pozytek innym.

W koncu za radg Karmapy, po latach nieobecno$ci, Taszi Paldzior powrocit do domu.
Odwiedzit Ado i wlasnych krewnych, udzielajac nauk i poruszajacych pouczen, ktore potozyty
kres wasniom. Powodowany bezgraniczng bodhicitta, przekazat nauki i dat wiele podarunkow

cztowiekowi, ktory zabit mu brata (p6zniej zostat on uczniem Taszi Paldziora).

I tak w wieku lat czterdziestu trzech zaczal wznosi¢ wielki klasztor i kierowa¢ ogromna sangha.
Udzielat licznych abhiszek i ustnych oraz pisemnych przekazoéw, a jego uczniowie poswigcali
si¢ praktyce i1 studiom. Po pewnym czasie wielu z jego ucznidw rozpoznato natur¢ umystu
i moglo osobiscie odwiedza¢ Czyste Krainy. Niektorzy, jak Siddha Agak, osiagngli moc

jasnowidzenia, niezréwnany wglad w ostateczng prawde oraz zdolno$¢ dokonywania cudow.

Lamowie z okolicznych klasztorow zaczeli mu zazdrosci¢ stawy 1 popularnosci, stajac si¢
prawdziwym utrapieniem. Taszi Paldzior probowat pohamowac¢ ich arogancj¢ wspodiczuciem
1 praktyka cierpliwosci. Jednak ludzie ci nie zamierzali si¢ opamigta¢ i w koncu zaatakowali,

siggajac po prawdziwy orez.

Odpowiedziag na to bylo potezne trzgsienie ziemi. Walace si¢ domy pogrzebaty licznych

napastnikow. Manifestacja gniewnej aktywnosci pomnozyta stawe Sangje Njenpy.



Taszi Paldzior zaczal budowaé nastgpny klasztor, Dziangciub Ling. Swiatynia zapetnita sig
wkrotce mnichami, ktérym niezmordowanie udzielal nauk i wskazowek medytacyjnych.
W wielu natychmiast budzito si¢ bezgraniczne oddanie i zarliwa wytrwato$¢, rodzace uczonych

1 tych, ktorzy praktykuja medytacje.

Taszi Paldzior nadal propagowat Dharme¢ w tym regionie. Pewnego dnia, gdy stal na dachu,
zawalil si¢ pod nim czteropi¢trowy budynek. Taszi Paldzior przeleciat na sgsiednie wzgorze,

nie doznajac zadnych obrazen. Od tego dnia ludzie nazywali go Mahasiddha.

Mahasiddha opiekowat si¢ juz sanghg ponad tysigca uczniow. W owym czasie otrzymat list od
Karmapy, w ktorym Jego Swiatobliwo$¢ prosit go, by ruszyt w podréz po catym kraju,
udzielajgc nauk i inicjacji. Natychmiast spetnit t¢ prosbe, gromadzac po drodze wielu oddanych

uczniow.

Wszystkie ofiary przeznaczal na wznoszenie nowych klasztorow Kagju i odnawianie starych.
Udzielit slubowan nowicjatu i bhikszu tysigcom mnichow. Niemal kazdy, kto go spotkal,
sktadat przed nim $lubowanie: jedni zobowigzywali si¢ do wyrecytowania stu tysigcy ,,mani”
[czgsto uzywany skrot, oznaczajacy mantrg Czenrezika ,,OM MANI PEME HUNG” — przyp.
red.], inni obiecywali, ze nie beda zabijac i kras¢ i dokonaja prawych czyndéw. W jego obecnosci
samoistnie gasly wasnie i znikat gtdd; ludzie zbierali obfite plony i cieszyli si¢ dobrym

zdrowiem.

Podczas owej wedrowki dotart do Rabging, gdzie tradycyjnie zbierali si¢ siddhowie i uczeni
wszystkich szkot buddyzmu tybetaniskiego. Doskonalo$¢ i supremacja Taszi Paldziora

sprawity, ze wszyscy okrzykneli go tu najwyzszym klejnotem. Jego stawa rosta.

Postanowil podzieli¢ zgromadzony majatek na trzy czesci: rzeczy najlepsze, przecigtne
i pospolite. Te pierwsze — miliony przedmiotow najwyzszej jakosci: ztoto, srebro, brokaty i im
podobne — wystat jako ofiar¢ VII Karmapie. Rzeczy przecietne przeznaczyt na odbudowg
1 wznoszenie klasztoréw i1 osrodkéw odosobnieniowych oraz na wspieranie mnichéw. To, co

zostato, przekazal wlasnemu klasztorowi 1 sandze.

Mahasiddha kontynuowat podréz po Tybecie, nieodmiennie wysylajac najlepsze ofiary
Karmapie. Pewnego dnia, po wielu latach roztaki, spotkal si¢ z nim ponownie w Tsurphu.
Otrzymat wowczas wiele przekazoéw 1 ustnych nauk, ktérych nie powierzono mu wczesniej.
Karmapa byt bardzo zadowolony i powiedzial mu: ,,Synu, raduj sie, gdyz przekazatem ci
wszystkie abhiszeki i nauki. Uwazam ci¢ za najwyzszego z siddhow, bedacych mymi uczniami.

Pamigtaj, ze bedziesz rdzennym Lamg mojej inkarnacji”.



VIl Karmapa i jego syn serca, Mahasiddha Taszi Paldzior, darzyli si¢ zdumiewajgcym
zaufaniem i mitoscia. Przekazawszy mu wszystkie abhiszeki oraz wewngtrzne i tajemne ustne
wskazowki, Karmapa dodat: ,,Masz teraz pelny przekaz Linii Karma Kagju. Badz silny i staraj
si¢ i8¢ za przykladem praojcow Kagju. A przede wszystkim otocz VIII Karmape najwyzsza

dobrocig, wychowaj go i przekaz mu blogostawienstwa oraz upadesia (ustne pouczenia) Linii”.

Po $mierci VII Karmapy mahasiddha uczestniczyt w czterdziestodziewigciodniowej pudzy

i pomagat w budowie stupy VII Karmapy, czynigc w ten sposob zados¢ jego zyczeniu.

Moc czystych samaja i prawdziwego oddania sprawita, ze Taszi Paldzior spotkal kolejng
inkarnacj¢ Karmapy. Zgodnie z przepowiedniami Guru Majtrei, bostw 1 Dakin — wedle ktorych
mial by¢ rdzennym lamg VIII Karmapy, Mikjo Dordze — Taszi Paldzior zaczal udziela¢ nauk

mtodemu Karmapie.

Najpierw przekazal mu oparte na hinajanie nauki Winaji. Wkrétce potem udzielit mu $wigcen
oraz $lubowania Bodhisattwy i stosownych wyjasnien. Karmapa otrzymat gtownie abhiszeki
do specjalnych mandali czterech tantr. Mahasiddha udzielit mu glebokich nauk, dotyczacych
sutr, tantr i mantr, oraz wielu ustnych objasnien, takich jak dzior druk (szes¢ praktyk [czyli
Sze$¢ Jog Kalaczakry — przyp. red.]), lamdre ($ciezka i owoc), szidzie (uSmierzenie), cie jul
(odcinanie ego), sziangcie (nauki Szangpa Kagju), dzy (nauki szkoty Dzy), szial (doktryna
szkoty Szial) i lodziong (trening umystu). [Szidzie, czyli u§mierzenie cierpienia, to nazwa cyklu
nauk przyniesionych z Indii do Tybetu przez Mahasiddh¢ Padampa Sangje. Byla to jedna
z o$miu szkot buddyzmu tybetanskiego — przyp. red.]

Na koniec przekazal mu nauki SzeSciu Dharm Naropy, tajemne ustne pouczenia
1 blogostawienstwa niezrownanej Linii Dakpo Kagju, ktore tchnelty w umyst Mikjo Dordze

dojrzatos¢ 1 absolutne urzeczywistnienie.

Na przekazanie Karmapie wszystkich abhiszek, btogostawienstw i ustnych nauk Linii Karma
Kagju trzeba bylo czterech lat. Taszi Paldzior traktowat Karmape z taka mitoscia, ze stat si¢

dlan koronnym klejnotem i przedmiotem zarliwego oddania.
Karmapa praktykowal wszystkie otrzymane nauki. Moc Mahasiddhy rozpraszata wszelkie
watpliwosci 1 bezuzyteczne mysli, pojawiajace si¢ w umysle Karmapy.

Przekazawszy mu nauki calej Linii, Taszi Paldzior powiedziat: ,,Wykonatem powierzone mi
zadanie 1 jestem bardzo szczes$liwy. Nadszedt czas, by$ sam modlit si¢ i wzmacniat Lini¢, by

dorownata dtugoscig Gangesowi”.



Mahasiddha wyzwolit z samsary miliony istot, dajac im bezgraniczng szczgsliwos¢ 1 rados¢.
Z wielka satysfakcja spelit zZyczenie swego Lamy, przekazujac wszystkie nauki
i blogostawienstwa VIII Karmapie, czynigc go w ten sposéb swym dziedzicem,

odpowiedzialnym za szybki rozw¢j Linii Karma Kagju na catym §wiecie.

Porzuciwszy wszelkie zaciemnienia i klesia, bedac uciele$nieniem ostatecznego doswiadczenia
1 urzeczywistnienia, osiggnat najwyzszy stan Wadzradhary w jednym zywocie. W ten sposob

spetnit swoja obietnice.

Dzigki wielkiemu wspotczuciu 1 bezstronnosci, wyzwolit z samsary niezliczone istoty,
doprowadzajac je do stanu Buddy albo Bodhisattwy. Kazdy, kto go zobaczyl, otrzymat jego
btogostawienstwo lub nawigzat z nim dharmiczny zwigzek. Juz sam dzwigk imienia tego

wielkiego Siddhy pomaga w osiggni¢ciu wyzwolenia z samsary i dojsciu do Przebudzenia.

Dokonawszy wszystkiego, co postanowil, o§wiadczyt: ,,Ukonczylem swoja prace; czas, bym

odwiedzil inne §wiaty”. I tak, w wieku lat sze§¢dziesieciu pigciu, wszedt w parinirwang.

Sangje Njenpa: od drugiej do 6smej inkarnacji

Tak naprawde Sangje Njenpa osiggnagt absolutny stan Buddy przed eonami. Niezliczone,
podobne teczy Sambhogakaje i Nirmanakaje emanuja z nieskazitelnej Dharmakai. Na poziomie
Sambhogakai Sangje Njenpa jest nierozlgczny z Majtreja, Buddg przysztosci. [Na poziomie
Nirmanakai] pojawiat si¢ w poprzednich zywotach jako Mahapandita Dzioto Mriti Gjana, Sri

Dznianagarbha, Jaktuk Sangjepa i wielu innych.

Powodowany wielkim wspolczuciem wobec wszystkich istot, powracal do tego Swiata w
r6znych ciatach, nazywanych Linig Sangje Njenpow. Wszystkie inkarnacje owej linii mialy te
same przymioty. Wszyscy tulku styneli z utrzymywania czystej dyscypliny monastycznej,
bezgranicznego wspotczucia 1 niezrownanego wgladu w ostateczng prawde, doskonatosci w
medytacji i ogromnej wiedzy. Innymi stowy, kazdy urzeczywistnit natur¢ umystu, ci zas, ktorzy

nawigzali dharmiczny zwigzek z owymi wielkimi siddhami, bez trudu osiggali Wyzwolenie.
Drugi Sangje Njenpa nazywat si¢ Lhynpo Rabten, a trzeci — Gelek Njingpo.

Czwarty Sangje Njenpa, Gelek Gjamtso mieszkat w klasztorze Surmang, nalezagcym do linii
Trungpy Rinpoczego, opuscit go jednak i zaczat wedrowaé po Khamie. Kiedy dotart do regionu
Gar, pomyslal, ze jest to dobre miejsce na klasztor. Jesli jednak miato tak by¢, musiat zaczekac

na jaki$ pomyslny znak.

10



Pewnego dnia, gdy odpoczywat, na pobliskiej skale usiadt ogromny kruk i zatanczyt na jej
szczycie, wydajac glosne okrzyki. Sangje Njenpa postanowil sprawdzié¢, co krylo si¢ za
dziwnym zachowaniem ptaka. Kiedy wspiat si¢ na skate, kruk wypuscit co$ z dzioba i odleciat.
Ow przedmiot okazat sie turkusowa figurka dwuramiennego Mahakali, ktora Sangje Njenpa

postanowit umiesci¢ na ottarzu przysztego klasztoru.

Uznawszy to zdarzenie za bardzo pomysiny znak, zaczal wypytywac o wiascicieli tych terendw
i dowiedziat si¢, ze nalezg one do potgznej rodziny Radha, na czele ktorej stat Radha Phuntsok.
Opowie$¢ Sangje Njenpy zrobita na Phuntsoku takie wrazenie, ze natychmiast ofiarowal mu

ziemig 1 $Srodki na zbudowanie klasztoru, obiecujac przy tym dalszg pomoc.

Wkroétce przystapiono do pracy, jednak ciagle zaktdcaty ja dziwne zjawiska. Trzesienia ziemi
1 potgzne burze niszczyly noca to, co zbudowano za dnia. Sangje Njenpa doszedt do wniosku,
ze opiekun rodziny Radha musi by¢ rozgniewany, poniewaz nie poproszono go o zgode na

wzniesienie klasztoru.

Dowiedziawszy si¢, ze opiekunem tym jest Szing Kjong, przez miesigc modlil si¢

w odosobnieniu, obiecujac Szing Kjongowi, ze zbuduje dlan specjalny ottarz w klasztorze.

W koncu uzyskat zgode na dalsze prace. Natychmiast ustaty wszelkie dziwne zjawiska i szybko
ukonczono budowe $wiatyni. Od tego czasu Szing Kjong jest opiekunem wszystkich ludzi

zwigzanych z klasztorem Bencien.
Pigty Sangje Njenpa nazywat si¢ Delek Njingpo, a szosty — Drubgju Tendar.

Si6dmy Sangje Njenpa, Szierab Njingpo miat oddanego ucznia, Lame Samtena, ktory osiaggnat
urzeczywistnienie praktykujac zgodnie ze wskazowkami otrzymanymi od nauczyciela. Lama
Samten rozpoczat lini¢ inkarnacji Tengi, ktory powodowany wielkim wspotczuciem odradza
sie¢ w tym Swiecie dla dobra wszystkich istot. Szierab Njingpo wszedl w parinirwang,

wyzwoliwszy niezliczone istoty.

W czasach 6smego Sangje Njenpy, Tenzina Drubcioka, zmarl dozywszy sedziwego wieku
Lama Samten. Sangje Njenpa przepowiedzial 1 odnalazt jego nowg inkarnacj¢. Nadal mtodemu
tulku imi¢ Karma Tenzin Ciegjal, intronizowal go w klasztorze Bencien 1 otoczyt szczeg6lng

opieka. Udzielit mu wielu nauk i inicjacji.

Zakonczywszy zadanie poskramiania istot, wszedl w Dharmakaj¢, obiecujac powroci¢ dla
dobra innych. Podczas jego nieobecno$ci klasztorem Bencien opiekowat si¢ Karma Tenzin

Ciegjal, syn serca i najwybitniejszy uczen VIII Sangje Njenpy.

11



Dziewigty Sangje Njenpa

Dziewiaty Sangje Njenpa, Karma Sziedrub Tenpe Njima przyszed! na §wiat w bardzo bogatej

I szanowanej rodzinie Dilgo w Derge w Khamie.

W owym czasie panowal tam krél, ktory miat czterech glownych ministrow, trzydziestu
ministrow 1 osiemdziesi¢ciu wyzszych urzednikoéw. Ojciec IX Sangje Njenpy byt synem
jednego z gtéwnych ministréw, a matka — corka drugiego. Starszy brat, Dilgo Khjentse

Rinpocze, wielki mistrz dzogcien, zdoby? stawe na calym $wiecie.

Przed narodzinami Sangje Njenpy jego krewni mieli wiele pomys$lnych snéw, co przywiodto
ich do przekonania, Zze dziecko bedzie kim§ szczegdlnym. XV Karmapa, goszczac w domu
rodziny Dilgo podczas obchodéw Nowego Roku kalendarza tybetanskiego, ogtosit, ze chtopiec
jest niezwykla istota i polecil otoczy¢ go szczegdlng troska. Inni wielcy mistrzowie dawali

podobne rady.

Rodzice $nili, Zze do ich domu przyniesiono rytualne instrumenty muzyczne z klasztoru Bencien
itp. Dopiero jednak po6zniej Karmapa rozpoznal w chlopcu prawdziwa inkarnacje Sangje
Njenpy i nadal mu imi¢ Karma Gelek Drubpe Njima Trinle Yzer Kynkhjab Pal Zangpo.
II Dziamgon Kongtrul rytualnie obmyt chtopca 1 zamienit jego $Swiecki strd) na pigkne

bordowe szaty.

IX Sangje Njenpa miat w dziecinstwie wiele wizji. Codziennie o wschodzie stonica wyraznie

widzial Karmape, przygladajacego mu si¢ z uSmiechem ze szczytu gory, ktéra wznosita sig

12



przed domem. Prébowat opowiada¢ o tym towarzyszom zabaw, ale zaden z nich nie

widziat Karmapy.

Od najmlodszych lat nosit ze sobg damaru i dzwonek oraz odprawiat ,,ceremonie”, moéwiac:
»Ojcowie Linii Kagju, proszg zbierzcie si¢ tu jak chmury na niebie”. Czgsto szeptatl tez do

siebie: ,,Oby moje nauki ugasity pragnienie wszystkich czujacych istot”.

Kiedy miat osiem lat, po dtugich przygotowaniach, z wielkim ceremoniatem przewieziono go
do Bencien. Poniewaz klasztor jest siedziba linii Sangje Njenpow, na blogostawienstwo
chlopca czekatly tysigce pielgrzymoéw. Kiedy zasiadl na tronie, nad doling rozpostarta si¢

ogromna tecza, co uznano za bardzo pomysiny znak. Powietrze przesycata cudowna won.

Sangje Njenpa ofiarowal tormy oraz pig¢ rytualnych ofiar Dharmapalom [czyli Opiekunom
Dharmy — przyp. red.], nagom [wg¢zowym bostwom — przyp. red.] i béstwom lokalnym. Kazat
im obiecaé, ze zapewnig praktykujacym spokdj i pomoga w rozprzestrzenianiu Dharmy

we wszystkich kierunkach.

Wkrétce po intronizacji rozpoczat nauke czytania i pisania. Ztozyt §lubowania nowicjatu
i otrzymat imi¢ Karma Sziedrup Tenpe Njima Trinle Kynkhjab Palzangpo. Kiedy przyjat

slubowanie Bodhisattwy, nazwano go Dziamjang Lodro Trinle Rabgje.

Wielu wysokich lamoéw tradycji Kagju udzielalo mu nauk, ustnych pouczen, przekazow
tekstow 1 abhiszek. Otrzymat tez najwazniejsze abhiszeki i ustne pouczenia tradycji Sakja,

Njingma i Geluk.

W ciaggu sze$ciu miesigcy, jakie spedzil w Tsurphu, XV Karmapa przekazal mu wszystkie
objasnienia i abhiszeki Linii Kagju. Na pozegnanie podarowat mu szaty i uronit tz¢ z powodu

rozstania.

Pozniej przystat Sangje Njenpie list, w ktorym pisat, ze udzielit mu wszystkich abhiszek,
przekazow tekstow 1 ustnych pouczen, jakie sam otrzymat. ,,Nauki Kagju stabng — ostrzegat
przy tym — a zatem dzierzyciele Linii, tacy jak ty, muszg aktywnie szerzy¢ Dharme, strzec

tajemnych nauk 1 budowac¢ oddang sanghe”.
Wszystkie inkarnacje Sangje Njenpy, bedac emanacjami Majtrei, styng z utrzymywania czystej
dyscypliny klasztornej. Kiedy IX Sangje Njenpa otrzymal pelne $wiecenia bhikszu,

przestrzegat wskazan z niezwykla sumienno$cia, co sprawito, ze jego ciato roztaczalo

cudowny zapach.

13



Pewnej nocy, gdy przebywal w bezmiarze §wietlistosci, przyszedt don gtéwny opat Taszi Yzer,
Il Dziamgon Kongtrul, i powiedzial: ,,W tych czasach upadku mogg ufa¢ tylko tobie. Prosze,
utrzymuj wiec slubowania w najwyzszej czystosci”, a nastepnie potozyt mu dionie na plecach.

Nagty przyplyw wewnetrznego gorgca wyprowadzit Sangje Njenpe ze stanu $wietlistosci.

Na prosbe XV Karmapy Sangje Njenpa spedzit trzy lata w $cistym odosobnieniu w osrodku
odosobnieniowym klasztoru Bencien, nazywanym Sangnak Rikpi Podrang. P6Zniej uznal, ze

powinien kontynuowa¢ praktyke na odosobnieniu i poswigcit jej wiele lat.

Podczas odosobnien medytacyjnych ofiarowywat maslane lampki, mandale, tormy i tsoki. Nie
dbat o wlasne Zycie i majatek. Zyt bardzo prosto, udawat, ze brakuje mu wyksztalcenia, zawsze

chwalit innych i okazywal im szacunek.

Praktykujac na odosobnieniu, miat wiele cudownych snéw i niezwyktych dos§wiadczen: czyste
niebieskie wadzry wptywaly na promieniach stonica w jego serce, wéréd chmur unosity si¢

rubinowe smoki, a niebianscy mnisi wrgczali mu biekitne lotosy.

Kiedy wykonywat medytacj¢ Biatej Tary, pomys$lne znaki pojawiaty si¢ co noc, napisat wigce
pochwalng modlitwe. Podczas odosobnienia Amitajusa widzial jego czerwong postaé, otoczong

pigciobarwnym $wiatlem, na stojacej na oltarzu wazie.

W wizji, jakg mial podczas odosobnienia Czakrasamwary, wszedt do cudownej, wielkiej
komnaty, w ktorej na lwim tronie siedzial odziany w zotte szaty I Karmapa Dysum Khjenpa,
z dtohmi w mudrze nauczania i pigciobarwnymi kwiatami na koniuszkach palcow. W Sangje
Njenpie wezbrato zarliwe oddanie i1 utozyl wiele piesni stawigcych Karmape. Zbudowal

réwniez ogromny posag Jego Swigtobliwosci.

W innej wizji znalazt si¢ w Indiach. Otaczajacy go mnisi mowili, ze Budda Siakjamuni udziela

przekazu Kangjuru.

Pewnego razu, gdy zasnal w klasztorze Samje, gdzie przez caty dzien sktadal poklony, $nit, ze
stoi przed posagiem krola Songtsena Gampo, ktory przeobrazit si¢ w prawdziwa posta¢ wladcy.
Songtsen Gampo wyjat ze swej korony klejnot 1 potozyt go na ziemi. Najpierw dobywat sie
z niego dzwigk, a potem klejnot rozpadt si¢ na malenkie kawatki, z ktorych wyptynety
niezliczone formy Guru Rinpoczego. Owa wizja przekonata Sangje Njenpeg, ze ma wiasci-

wo$cl tertona.

Moc urzeczywistnienia Sangje Njenpy sprawiata, ze brazowy posag Buddy, ktory dostat od

Dziampa Taszi Yzera czesto sptywal kroplami amrity.

14



Pewnej nocy Sangje Njenpa zobaczyl Czysta Kraing, w ktoérej przebywat XV Karmapa,
Khakhjab Dordze. Karmapa u$miechnat si¢ don i rzekt: ,,Synu, nie skonczyles jeszcze pracy
dla innych. Czas wracac i dokonczy¢ dzielo. Zjawie si¢ pdzniej w tej niebianskiej krainie, zeby

ci¢ odnalez¢”.

Sangje Njenpa, zasmucony rozstaniem, schodzac do dlugich schodach, z oczami utkwionymi
w Karmape, przypomniat sobie nagle pozegnanie Marpy z Naropa i wadzra-przyjaciéimi

i zaczat sktada¢ pokton po kazdym kroku. Pozniej naszkicowat kraing Khakhjaba Dordze.

W innej wizji zobaczyl wielkg réwning z jeziorem posrodku. Na jego brzegu spotkal wielu
dziwnych wedrowcow. Zapytatl, dokad si¢ udaja, a oni odparli, ze do Khamu, na wschod, gdzie
odrodzit si¢ Karmapa. Uszcze$liwiony, wypytywal o to miejsce, ale oni wskazywali tylko na

wschdd. Kiedy otworzyt oczy, wyraznie zobaczyl dom, w ktorym narodzit si¢ XVI Karmapa.

IX Sangje Njenpa mial regularnie wizje Amitajusa, Gampopy, Dzigme Lingpy, Miphama
Rinpoczego, XI Situpy Pema Langciuka Gjalpo, Szieciena Gjaltsaba Rinpoczego itd. Pojawiaty
si¢ one na jego zyczenie. Wszedzie towarzyszyli mu Dharmapalowie, nagowie, dewowie

i lokalne bostwa, ktore widywali tez niektoérzy uczniowie.

Pewien uczen poprosit go o poblogostawienie skaly, ktora byta siedliskiem ztych mocy,
szkodzacych ludziom 1 bydtu. Sangje Njenpa poblogostawit gar$¢ ryzu i1 rzucit go w kierunku
skaty. Po kilku dniach po skale nie byto §ladu, a w regionie zapanowat spokoj. To tylko kilka

wizji 1 cudow, jakich dokonal, gdyz nie datoby si¢ opisa¢ ich wszystkich.

Sangje Njenpa udzielal wielu abhiszek i nauk thumom wiernych. Wyswigcit wielu mnichow,
wznosit o$rodki odosobnieniowe 1 $wigtynie, zbudowal posagi wszystkich Karmapow,
dwudziestu jeden Tar, o§miu Maha-bodhisattwow, Majtrei, Czenrezika itd. W sumie ufundowat

dziesie¢ tysiecy tanek 1 posagow.

IX Sangje Njenpa poprosit XI Tai Situp¢ o odnalezienie trzeciej inkarnacji Tengi Tulku,
ktoremu podzniej udzielit wszystkich nauk i abhiszek, jakich ten potrzebowat. Na Sangje
Njenpach spoczywa odpowiedzialno$¢ za odnajdywanie 1 wychowywanie tulku linii Tengi.

Poniewaz taczy ich zwigzek nauczyciel-uczen, darzg si¢ wielkg mitoscig 1 szacunkiem.

Szes¢dziesigciodwuletni Sangje Njenpa wyruszyt na pielgrzymke do $rodkowego Tybetu,
Bhutanu, Nepalu i Indii. Osiadl w Rumteku w Sikkimie, siedzibie XVI Karmapy, z ktorym

taczyty go silne wigzy. Wymieniali nauki i abhiszeki.

15



Po przybyciu do Rumteku Sangje Njenpa rozpoczat praktyke na odosobnieniu. ,,Teraz
rzeczywiscie id¢ za przyktadem ojcéw Kagju, porzuciwszy przyjaciot, rodzing, dom, majatek,

klasztor — wszystko”, powiedzial wowczas z radoscig.

Podczas pierwszego letniego odosobnienia Karmapa doradzit Sangje Njenpie, by zgromadzit
wszystkie niezbedne wskazowki i, co bardzo wazne, dbat o zachowanie dobrego zdrowia. Ten

w zamian rowniez udzielil wielu rad Karmapie.

Po pewnym czasie Sangje Njenpa zachorowal, ale gdy Karmapa poprosit go, by zglosit si¢ do
szpitala, odmowil. Czasami $miat si¢ 1 zartowat, jak gdyby nic mu nie dolegato, innym razem

pokazywat oznaki choroby.

W koncu pozwolit si¢ zawiez¢ do szpitala, gdzie udzielil wielu glebokich nauk o mudrach.

Przez sze$¢ dni 1 nocy niczego nie jadl. Byt w coraz gorszym stanie.

Pewnego dnia usiadl prosto i patrzac w niebo, powiedziat: ,,Odchodze¢ do innego $wiata,
poniewaz wczoraj moi mistrzowie Khakhjab Dordze i Pamgyn Pema Langciuk Gjalpo

przykazali mi nie pozostawac tu dtuzej, lecz przenies¢ si¢ do ich niebianskiej krainy”.

Dodat rowniez, ze jego umyst stat si¢ juz jednym z umystem Lamy, nie musi wigc pozostawaé
w szpitalu. ,,Mdj umyst opuscil juz to ciato 1 wedruje ku umystowi guru. Nie trzeba mi

zadnego leczenia”.

Tenga Rinpocze 1 inni przewiezli wigc Sangje Njenpe do Rumteku, gdzie rzekt: ,,Nad
sandalowym drzewem widzg wyraznie tysiagc Buddow. Modlg si¢ o ustanie chordb, gtodu

1 wojen. Wiele istot odradza si¢ w nizszych §wiatach. Wkrotce uwolni¢ je od cierpienia”.

Kiedy nadszedt XVI Karmapa, Sangje Njenpa uniost rgke 1 wskazujac chmurg na wschodzie,
udzielit mu nauk mudry. Potem wszyscy Rinpoczowie, lamowie, mnisi 1 ludzie §wieccy

ofiarowali biate szarfy i otrzymali blogostawienstwo.

,,W tonie matki rozmys$latem o Dharmie — powiedziat im Sangje Njenpa. — Od chwili narodzin
myslatem o nietrwatosci 1 $mierci. Utrzymywatem S$lubowania w doskonalej czystosci
1 zdobytem biegtos¢ w medytacji. Caty czas moje serce przepeinia wielka rados¢. IdZcie w moje

slady, a nie bedziecie zatlowac niczego, gdy nadejdzie Smierc”.

Jego Swigtobliwos¢é Karmapa odprawil abhiszeke dhugiego zycia w intencji Sangje Njenpy,
proszac go, by zyt jeszcze kilka lat. Ten jednak odmoéwit 1 dodat, Ze to on bedzie si¢ modli¢

o dhugie zycie Karmapy i innych dzierzycieli linii.

16



Karmapa spytal o wizje, jakg Sangje Njenpa mial w drodze do Rumteku. Sangje Njenpa
opowiedziat mu o tysigcu Buddow i wszystkich mistrzach Kagju, ktorzy stopili si¢ z nim, gdy
on przeobrazatl si¢ w Wadzrajogini¢. Po czym dodat: ,Jeste§ synem serca Gampopy. Kazalem
Tseringmie [Taszi Tseringma to jedno z gldwnych zefiskich bostw opiekunczych w Linii Kagju
— przyp. red.] ochrania¢ i propagowa¢ Dharm¢. Ty musisz zrobi¢ to samo”. Ich rozmowa byta
bardzo poruszajaca.

Wkroétce potem Sangje Njenpa pograzyt si¢ w glebokiej medytacji. Tenga Rinpocze poprosit
go, by zestal swe blogostawienstwo w postaci szybkich ponownych narodzin, a wowczas

Sangje Njenpa obiecal, ze wkrotce wroci we wspaniatej postaci dla dobra wszystkich

czujacych istot.

Kiedy zaszto stonce, wszedt w parinirwane. Caty §wiat pograzyt si¢ w mroku, ktory, jak si¢

zdawato, trwal nawet za dnia.

17



Dziesigty Sangje Njenpa

Dziesiaty Sangje Njenpa urodzit si¢ w 1964 roku w Paro w Bhutanie. Od najmtodszych lat
studiowat filozofi¢ buddyjska pod kierunkiem wielu nauczycieli tradycji Kagju i Njingma,
miedzy innymi Jego Swiatobliwoéci XVI Karmapy i Jego Swigtobliwosci Dilgo Khjentse
Rinpoczego.

Po dziewigciu latach studiow w Instytucie Nalanda w Rumteku uzyskal tytul aczarji. Po

kolejnych trzech latach studiow otrzymat tytut "pandity mahasiddhy™ [khe drub po tybetansku
— przyp. red.]

Obecnie mieszka w klasztorze Benchen Phuntsok Dargjeling w Katmandu.

["Benchen" to nazwa klasztoru w transkrypcji angielskiej. Prawidtowo po tybetansku wymawia
si¢ to migkko, dlatego w jezyku polskim stosujemy zapis ,,.Bencien” (nie: Benczen!)

— przyp. red.]

18



